
1 
 

EDISI   

22  

FEBRUARI 2026 

SYA’BAN 1447 

HH. 

A  

KOMISI DAKWAH 
 MAJELIS ULAMA INDONESIA PROVINSI KALIMANTAN TENGAH 

 WADAH MUSYAWARAH PARA ULAMA ZU’AMA DAN CENDEKIAWAN MUSLIM 
 Jalan G. Obos Kelurahan Menteng Palangka Raya 73111, HP. 0823 5135 0300 

    
 
 

    
 

 

 
 

 AKHLAK MULIA DAN IHSAN 
  SEBAGAI FONDASI ETIKA KEHIDUPAN 

 
 

 

AKHLAK MULIA DAN IHSAN 
SEBAGAI FONDASI ETIKA KEHIDUPAN 

 

Dr. HM. Yamin Mukhtar, Lc. M.Pd.I 
 

A. Pendahuluan 
Dalam kehidupan manusia, etika memegang 

peranan penting sebagai pedoman dalam bersikap 
dan bertindak. Akhlak mulia mencerminkan perilaku 

BULLETIN DAKWAH 
BULANAN  

 
PENANGGUNGJAWAB 

Prof.Dr.H.Khairil Anwar, M.Ag 
 

KETUA REDAKSI 
Drs.H.Rois Mahfud, M.Pd 

 

SEKRETARIAT 
Husen Arif 

Hidayat,S.Sos,M.I.Kom 
 



2 
 

terpuji, sementara ihsan mengajarkan kesadaran 
untuk berbuat baik dengan penuh keikhlasan. 
Keduanya menjadi fondasi utama dalam membentuk 
pribadi yang bermoral serta masyarakat yang 
harmonis. 

 
B. Inti pembahasan  

Akhlak mulia merupakan perwujudan dari nilai-
nilai kebaikan yang tercermin dalam sikap jujur, 
amanah, rendah hati, sabar, dan bertanggung jawab. 
Akhlak ini menjadi tolok ukur kualitas keimanan. 

Sementara itu, ihsan memiliki makna berbuat 
kebaikan secara maksimal, seakan-akan melihat Allah 
atau merasa selalu diawasi oleh-Nya. Konsep ihsan 
mendorong manusia untuk melakukan setiap 
perbuatan dengan niat yang tulus dan kualitas terbaik, 
bukan sekadar memenuhi kewajiban. Ihsan tidak 
hanya diterapkan dalam ibadah, tetapi juga dalam 
bekerja, belajar, dan berinteraksi dengan orang lain. 

Ketika akhlak mulia dan ihsan dijadikan 
landasan etika kehidupan, seseorang akan terdorong 
untuk bersikap adil, peduli, dan bertanggung jawab. 
Nilai-nilai ini mampu membentuk pribadi yang tidak 
hanya taat secara ritual, tetapi juga memiliki 
kepekaan sosial dan moral yang tinggi.  

Orang mukmin tidak terlepas dari akal yang 
senantiasa berpikir, pandangan yang memberi 
pelajaran, lisan yang berzikir, hati yang bersyukur, 
dan sungguh-sungguh dalam bekerja. Itulah mereka 
orang-orang yang berakhlak mulia. 

Akhlak mulia (akhlakul karimah) adalah budi 



3 
 

pekerti luhur yang tercermin dari sikap dan perilaku 
baik, jujur, dan santun, yang berlandaskan nilai-nilai 
agama serta moral. Ini mencakup berbuat baik, 
menahan diri dari keburukan, dan bersabar. Pilar 
utamanya meliputi kesabaran, menjaga kehormatan, 
keberanian, dan keadilan.  

 
1. Ciri-ciri dan Contoh Akhlak Mulia: 

Terhadap Sesama: Saling menghormati, jujur, 
dermawan, memaafkan, dan kasih sayang. 

Perilaku Sehari-hari: Menjaga tutur kata, 
menepati janji, rendah hati, serta bersangka baik 
(husnuzon). 

Pilar Utama: Kesabaran dalam menghadapi 
kesulitan, menjaga kehormatan diri, keberanian 
dalam kebenaran, dan bersikap adil 

Keutamaan Akhlak Mulia: 
Timbangan Berat: Akhlak baik adalah yang 

paling berat timbangannya di akhirat. 
Tanda Kesempurnaan Iman: Kualitas keislaman 

seseorang diukur dari kemuliaan akhlaknya. 
Cermin Keindahan Hati: Menjadi perekat 

hubungan antarmanusia.  
Akhlak mulia juga berarti menjauhi hal haram 

dan mengusahakan yang halal. Dan akhlak mulia yang 
begitu agung sering ternodai oleh pihak-pihak tertntu. 
Oleh karena itu sangat perlu dijiwai oleh ihsan 

Ihsan adalah tingkatan tertinggi dalam beragama 
Islam setelah Islam dan Iman, yang berarti beribadah 
kepada Allah seakan-akan melihat-Nya, atau meyakini 
bahwa Allah senantiasa melihat kita. Konsep ini 



4 
 

mencakup kesempurnaan dalam ibadah, ketulusan 
hati, dan perilaku baik (akhlak mulia) terhadap 
sesama makhluk.  

 
2. Pengertian dan Inti Ihsan 

Definisi (Hadis Jibril): Ihsan adalah menyembah 
Allah seakan-akan melihat-Nya. Jika tidak mampu, 
sadarilah bahwa Allah melihatmu. 

Puncak Spiritualitas, Ihsan adalah puncak dari 
tiga tingkatan: Islam (syariat), Iman (akidah), dan 
Ihsan (penghayatan/kualitas). 

Perilaku: Secara harfiah berarti kebaikan, 
keindahan, atau kemurahan hati.  

Penerapan Ihsan (Muhsin). Seorang yang 
melakukan ihsan disebut muhsin, dengan contoh 
perilaku:  

Kepada Allah: Ikhlas dan maksimal dalam 
beribadah. 

Kepada Manusia: Berbuat baik, menolong tanpa 
pamrih, jujur, memaafkan, dan menjaga kedamaian. 

Kepada Lingkungan: Menjaga kelestarian alam 
dan lingkungan. Ihsan tidak hanya soal ritual, tetapi 
juga etika sosial dan kebaikan dalam segala situasi.  

Derajat ihsan merupakan tingkatan tertinggi 
keislaman seorang hamba. Tidak semua orang bisa 
meraih derajat yang mulia ini. Tidak heran bila ihsan 
menjadi target seluruh hamba Allah, sebab ihsan 
membuat kita memperoleh kemuliaan dari-Nya. 
Sebaliknya, hamba yang tidak mampu mencapai 
target ini akan kehilangan kesempatan yang sangat 
mahal untuk menduduki posisi terhormat di mata 



5 
 

Allah Swt.. 
Ihsan tidak sebatas akhlak yang utama saja, 

tetapi harus dipandang sebagai bagian dari akidah 
dan bagian terbesar dari keislaman. Ya, Islam 
dibangun di atas tiga landasan utama, yaitu iman, 
Islam, dan ihsan. 

Ihsan berarti kebaikan. Dalam Al-Qur'an 
terdapat 166 ayat yang berbicara tentang ihsan 
berikut implementasinya. Dari sini, kita dapat 
menarik satu kesimpulan, betapa mulia dan agungnya 
perilaku dan sifat ihsan ini, hingga mendapat porsi 
yang sangat istimewa dalam Al-Qur'an. Beberapa 
ayatnya sebagai berikut: Q.S. Al-Baqarah [2]: 195 

نه 
ّ
نُوا ۛ ا ْلكَُةِ ۛ وَأَحْس ِ لََ التَّه

ّ
ِ وَلََ ثلُقُْوا تِبًَدِْيكُُْ ا َ وَأَهفِْقُوا فِِ سَبِيلِ اللَّه اللَّه

نِيَ  ةُّ اممُْحْس ِ  يُُِ
Artinya: "Dan infakkanlah (hartamu) di jalan Allah, 
dan janganlah kamu jatuhkan (diri sendiri) ke dalam 
kebinasaan dengan tangan sendiri, dan berbuat 
baiklah. Sungguh, Allah menyukai orang-orang yang 
berbuat baik." (Q.S. An-Nisaa: 36) 

حْسَانًً وَتِذِي امقُْرْبََٰ 
ّ
يْنِ ا َ وَلََ جشُْْلُِوا تِهِ شَيئْاً ۖ وَبِِموَْالَِِ وَاغْبُدُوا اللَّه

احِةِ  وَاميَْخَامَىٰ وَاممَْسَالِيِ وَامجَْارِ ذِي امقُْرْبََٰ وَامجَْارِ امجُْنُةِ وَامصه

بِيلِ وَمَا مَلكََتْ أًَْ  ةُّ مَنْ كََنَ بِِمجَْنْةِ وَابْنِ امسه َ لََ يُُِ نه اللَّه
ّ
مَانكُُُْ ۗ ا

 مُخْخَالًَ فخَُورًا
Artinya: "Dan sembahlah Allah dan janganlah kamu 
mempersekutukan-Nya dengan sesuatu apa pun. Dan 
berbuat baiklah kepada kedua orangtua, karib 



6 
 

kerabat, anak-anak yatim, orang-orang miskin, 
tetangga dekat dan tetangga jauh, teman sejawat, ibnu 
sabil, dan hamba sahaya yang kamu miliki. Sungguh, 
Allah tidak menyukai orang yang sombong dan 
membanggakan diri."(Q.S. Al-'Ankabuut [29]: 69) 

بُلنَاَ ۚ وَ  مُْ س ُ ينَ جَاهَدُوا فِيناَ لنَََْدِينََه ِ نِيَ وَالَّه َ ممََعَ اممُْحْس ِ نه اللَّه
ّ
ا  

Artinya: "Dan orang-orang yang berjihad untuk 
(mencari keridhaan) Kami, Kami akan tunjukkan 
kepada mereka jalan-jalan Kami. Dan sungguh, Allah 
beserta orang-orang yang berbuat baik." 

Rasulullah saw sangat menaruh perhatian 
terhadap masalah ihsan ini, sebab ihsan merupakan 
puncak harapan dan perjuangan seorang hamba. 
Bahkan, beberapa hadits menyebutkan bahwa ihsan 
menjadi landasan utama dalam memahami Islam. 

Ada seseorang yang bertanya kepada Rasulullah 
apa itu ihsan. Beliau menjawab:  

ههُ يرََاكَ  ه
ّ
نْ ممَْ حكَُنْ حرََاهُ فاَ

ّ
هكَ حرََاهُ، فاَ ه َ كَََ  أَنْ ثعَْبُدَ اللَّه

"Engkau menyembah Allah seakan-akan engkau 
melihat-Nya. Engkau tidak dapat melihat-Nya, 
sesungguhnya Dia melihatmu." (HR. Bukhari) 

Di kesempatan yang lain, Rasulullah bersabda: 
"Sesungguhnya Allah telah mewajibkan supaya 

selalu bersikap baik terhadap setiap sesuatu. Jika 
kamu membunuh, maka bunuhlah dengan cara yang 
baik. Jika kamu menyembelih, maka sembelihlah 
dengan cara yang baik. Tajamkan pisaumu dan 
senangkanlah hewan sembelihanmu." (HR. Muslim) 

Hadits di atas oleh ulama dijadikan sebagai 



7 
 

pijakan akhlak Islam. Intinya adalah kesadaran penuh 
seorang hamba atas pengawasan Allah kepada 
dirinya. Pengawasan inilah yang berimplikasi positif 
dalam tubuh untuk membentuk akhlak yang baik. 

Kata 'ihsan' maknanya bukan sekadar baik 
(hasan), melainkan upaya berbuat kebaikan yang 
berimplikasi dan dirasakan pihak lain. Lebih tepat jika 
ihsan diterjemahkan secara harfiah; 'memperbaiki'. 
Jadi, ihsan adalah berbuat baik kepada pihak lain dan 
melakukan sesuatu dengan baik. 

Manusia dituntut berihsan kepada dua hal. 
Pertama, kepada Allah dengan beribadah secara baik 
dan maksimal lahir dan batin sesuai dengan 
kesanggupan hamba; dan kedua, kepada makhluk 
Allah. Allah telah memerintahkan kita untuk berlaku 
ihsan: Q.S. An-Nahl [16]: 90 

َ ًبَمُِرُ بِِ  نه اللَّه
ّ
ِِ ا ا ََ ِِ ذِي امقُْرْبََٰ وَينََْ َٰىٰ غَنِ امفَْحْ ًخَا

ّ
حْسَانِ وَا

ّ
معَْدْلِ وَالَْ

 وَاممُْنْكَرِ وَامبَْغْيِ ۚ ًعَِظُكُُْ معََلهكُُْ ثذََلهرُونَ 
Artinya: "Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) 
berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi bantuan 
kepada kerabat, dan Dia melarang (melakukan) 
perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia 
memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat 
mengambil pelajaran." 

Salah satu makna adil adalah memberikan dan 
menempatkan sesuatu secara proporsional sesuai 
tempatnya. Ketika seseorang membalas atau memberi 
imbalan kepada pihak yang memberinya manfaat 
sesuai dengan apa yang telah diterima, itulah 
keadilan. 



8 
 

Contoh, seseorang menggunakan jasa tukang 
becak untuk mengantar ke satu tempat, lalu 
membayar sesuai kesepakatan awal. Itulah bentuk 
keadilan, karena setimpal antara jasa dengan upah. 
Jika sang penumpang menambahkan bayaran lebih 
dari yang disepakati, maka sang penumpang berihsan 
kepada sang tukang becak. 

Demikian pula berihsan kepada Allah, tidak 
sekadar melakukan yang wajib saja, tapi juga 
ditambah dengan amalan sunnah, zikir, dan 
sebagainya; sebagaimana Allah memberi anugerah-
Nya dengan berihsan kepada manusia yang tak 
ternilai jumlahnya. 

Rasulullah saw juga memerintahkan proses jual 
beli didasarkan atas ihsan dengan menjual barang 
secara rasional dan tidak berlebihan, sehingga 
keuntungan yang didapat tidak menyiksa pembeli. 
Begitu juga pembeli, tidak menawar secara berlebihan 
sehingga tidak menyiksa penjual. Karena itu, pembeli 
dan penjual harus sama-sama berlaku ihsan. Masih 
banyak lagi perintah ihsan lainnya, seperti berihsan 
kepada hewan, berihsan kepada tetangga, dan 
berihsan dalam berbicara. 

Berikut contoh ihsan dalam perang Uhud. Pada 
perang Uhud, orang-orang Quraisy membunuh paman 
Rasulullah saw, yaitu Hamzah. Mereka mencincang 
tubuhnya, membelah dadanya, serta memecahkan 
giginya. Kemudian seorang sahabat meminta 
Rasulullah saw untuk berdoa agar mereka diazab oleh 
Allah. Namun, Rasulullah malah berkata, "Ya Allah, 
ampunilah mereka, karena mereka adalah kaum yang 



9 
 

bodoh." Alangkah mulianya akhlak Baginda. 
Sedangkan berihsan kepada Allah berarti kita 

menyadari bahwa Allah itu ada dan dekat dengan kita. 
Ibaratnya, jika seorang murid menyadari sedang 
diawasi oleh gurunya, apakah ia bisa menyontek? 
Apakah ia bisa berlaku curang dan bertanya ke 
teman? Pasti ia tidak bisa berkutik. 

Demikian pula seorang hamba yang selalu 
menyadari diawasi Allah, pastilah ia tak berkutik dan 
tak berani macam-macam. Jadi, untuk menjadi orang 
yang bertakwa itu mudah; cukup menyadari Allah itu 
dekat. Jika sudah demikian, pastilah sikap kita akan 
tertuntun dan tertata, otomatis kita menjadi 
bertakwa. 

Mengetahui nilai ihsan pada diri seseorang yang 
diperoleh dari hasil maksimal ibadahnya cukup 
dengan melihat caranya bermuamalah. Bagaimana ia 
bermuamalah dengan sesama manusia, 
lingkungannya, pekerjaannya, keluarganya, dan juga 
terhadap dirinya sendiri. Rasulullah Saw. bersabda:  

مَ مَكََرِمَ الَِْخْلََقِ  ثمَِّ همَا تعُِثتُْ لُِِ ه
ّ
 ا

"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan 
akhlak yang baik." (HR. Bukhari) 

Ihsan adalah puncak prestasi dalam ibadah, 
muamalah, dan akhlak. Orang yang menyadari hal ini 
tentu akan berusaha dengan seluruh potensi dirinya 
agar sampai pada tingkat tersebut. Siapa pun kita, apa 
pun profesi kita, di mata Allah tidak ada yang lebih 
mulia selain mereka yang telah naik ke tingkat ihsan 
dalam seluruh sisi dan nilai hidupnya. 



10 
 

C. Kesimpulan 
Akhlak mulia dan ihsan merupakan fondasi 

utama dalam membangun etika kehidupan yang 
seimbang dan bermakna. Akhlak mulia membimbing 
manusia dalam berperilaku terpuji, sedangkan ihsan 
menanamkan kesadaran untuk selalu berbuat baik 
dengan penuh keikhlasan dan tanggung jawab. 
Dengan menjadikan keduanya sebagai pedoman 
hidup, individu dan masyarakat dapat menciptakan 
kehidupan yang harmonis, berkeadilan, dan diridai 
oleh Allah SWT. 

Semoga kita semua dapat mencapai tingkatan ini, 
sebelum Allah Ta'ala mengambil roh kita. Aamiin. 

 
 
 

 
 


