
1 
 

 

 

 :الَْعَقْ لُ واَلْعِلْمُ واَلْحِكْمَةُ 
               ثَ لَثَةُ مَفَ اتيِحَ للِْحَضَارةَِ الْْسِْلَمِيَّةِ  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

   
 

Drs. H. Rois Mahfud, M.Pd 
 
 



2 
 

 
 

SINOPSIS 
 

Akal, Ilmu & Hikmah: Tiga Kunci Peradaban Islam adalah 
sebuah refleksi mendalam tentang fondasi utama kebangkitan 
dan kemunduran peradaban Islam. Buku ini menegaskan 
bahwa kejayaan umat Islam di masa lalu tidak lahir dari 
kekuatan politik atau ekonomi semata, melainkan dari 
kesatuan harmonis antara akal yang sehat, ilmu yang 
bermakna, dan hikmah yang membimbing. 

Melalui 15 bab yang sistematis, pembaca diajak 
menelusuri hakikat akal dalam perspektif Islam, kedudukan 
ilmu sebagai cahaya kehidupan, serta hikmah sebagai puncak 
kebijaksanaan yang menuntun manusia dalam berpikir, 
bersikap, dan bertindak. Buku ini mengurai relasi akal dengan 
wahyu, mengkritisi dikotomi antara agama dan rasionalitas, 
serta menampilkan bagaimana tradisi keilmuan Islam klasik 
mampu melahirkan peradaban yang beradab, adil, dan 
berkelanjutan. 

Tidak berhenti pada kajian historis dan teoretis, buku ini 
juga mengupas krisis akal dan ilmu di dunia kontemporer -  
mulai dari sekularisasi pengetahuan, pendidikan yang 
kehilangan adab, hingga sains modern yang kerap berjalan 
tanpa hikmah. Dengan pendekatan reflektif dan kritis, 
pembaca diajak memahami bahwa kemajuan tanpa 
kebijaksanaan justru melahirkan kerusakan baru. 

Pada akhirnya, buku ini menawarkan sebuah sintesis: 
kebangkitan peradaban Islam hanya mungkin terwujud 
melalui integrasi akal yang tercerahkan, ilmu yang 
bertanggung jawab, dan hikmah yang hidup dalam diri 
individu, masyarakat, dan kepemimpinan. Sebuah ajakan 
untuk kembali membangun peradaban yang tidak hanya maju 
secara material, tetapi juga matang secara moral dan spiritual. 

 
 



3 
 

 

 مُوخََّط

لُْْ وَامحِْكْْةَُ  ِـ لْلُ وَامْ َـ سْلََمِيَّةِ  :اَمْ
ِ
 ثلَََثةَُ مَفَاثِيحَ نِوحَْضَارَتِ الْْ

سْلََمِيَّةِ 
ِ
يَّةِ هِنُُوُضِ امحَْضَارَتِ الْْ ئِيس ِ لٌ عََِيقٌ فِِ الُْْسُسِ امرَّ ىٰذَا امْكِتاَةُ ىُوَ ثأَمَُّ

دُ امْكِتَاةُ بَنَّ مَجْ  تِ وَسُلُوظِيَا. يؤَُنِّ سْلََمِيَّةِ فِِ اممَْاضِِ ممَْ يكَُنْ هتَِيجَةَ املُْوَّ
ِ
ةِ الْْ دَ الُْْمَّ

َّةِ فلََطْ، بلَْ كََنَ ثمََرَتَ تكَََمُلٍ وَثنَاَغٍُُ بيََْْ ؾَلْلٍ سَوِيٍم، وَؿِلٍْْ  يَّةِ بَوِ الِْكْتِصَادِي يَاس ِ امس ِّ

 .نََفِؽٍ، وَحِكْْةٍَ ىَادِيةٍَ 

سَةَ ؾَ  مًا، يصَْعَحِبُ امْكِتاَةُ املَْارِئَ فِِ رِحْلٍََ مِنْ خِلََلِ خََْ شَََ فصَْلًَ مُنؼََّ

لِْْ نَنُورٍ نِوْحَيَاتِ، وَامحِْكْْةَِ  ِـ ِسْلََمِ، وَمَكََهةَِ امْ
لْلِ فِِ الْْ َـ َّةٍ مِفَيْمِ حَلِيلَةِ امْ فِكْريِ

 
ِ
وُ الْْ َّتِِ ثوَُجِّ رفِةَِ ام ْـ مَلِ. مََ بِِؾْتِبَارِىَا بَؿْلََ مَرَاثِبِ اممَْ َـ ووُِ  وَامْ وسَْانَ فِِ امتَّفْكِ ِِ وَامسُّ

لْلِ  َـ ينِ وَامْ ، وَينَتَْلِدُ امثُّناَئيَِّةَ اممُْخْتَولََةَ بيََْْ الِّ لْلِ بِِموَْحِْْ َـ ، ينُاَكِشُ امْكِتاَةُ ؿلَََكةََ امْ

سْلََ 
ِ
ومِْيَّةُ الْْ ِـ ُ نَيْفَ بَسْيَمَتِ امتَّلَامِيدُ امْ يكِيَّةُ فِِ بِنَاءِ حَضَارَتٍ ؿاَدِلٍََ وَيبَُيِّْ س ِ مِيَّةُ امْكِِلَ

تَدَامَةٍ   .وَمُتوََازِهةٍَ وَمُس ْ

وَلَْ يلَِفُ امْكِتاَةُ ؾِنْدَ امجَْاهِبِ امتَّارِيِخيِّ وَامنَّؼَرِيِّ فلََطْ، بلَْ يتَنَاَوَلُ بَيضًْا 

، اصِِِ َـ اممَِ اممُْ َـ لِْْ فِِ امْ ِـ لْلِ وَامْ َـ فِ الَْْدَةِ فِِ  بَزْمَةَ امْ ْـ رفِةَِ، وَضَ ْـ مِنْ ؿِومَْاهِيَّةِ اممَْ

رُ امْكِتاَةُ مِنْ بَنَّ  ذِّ ي يسَِ ُِ بَحْيَانًَ دُونَ حِكْْةٍَ. وَيَُُ ِ ومِْيِّ الََّّ ِـ مِ امْ لََ امتَّلَدُّ
ِ
وِيِم، ا ْـ امتَّ

لََ 
ِ
ي ا يَّ بِلََ ثوَْجِيوٍ بَخْلََقٍِّ كدَْ يؤَُدِّ مَ اممَْادِّ  .بَصْكََلٍ جَدِيدَتٍ مِنَ امفَْسَادِ  امتَّلَدُّ

سْلََمِيَّةِ 
ِ
دُ بَنَّ نََْضَةَ امحَْضَارَتِ الْْ مُ امْكِتَاةُ رُؤْيةًَ تكَََمُوِيَّةً ثؤَُنِّ وَفِِ خِتاَمِوِ، يلَُدِّ

لِْْ اممَْسْؤُولِ، وَامحِْكْْةَِ  ِـ تَنِ ِِ، وَامْ لْلِ اممُْس ْ َـ لَّْ بِتَكََمُلِ امْ ِ
امحَْيَّةِ فِِ هفُُوسِ  منَْ ثتََحَلَّقَ ا

مِ  اَ دَؾْوَتٌ مِبِناَءِ حَضَارَتٍ لَْ ثلَْتَصُِِ ؿلَََ امتَّلَدُّ نََّ
ِ
اثِ وَاملِْيَادَاثِ. ا َـ الَْْفرَْادِ وَاممُْجْتَمَ

وحِِّْ  مْقِ امرُّ ُـ قِِّ الَْْخْلََقِِّ وَامْ مَؽُ بيََْْ امرُّ ، بلَْ تََْ يِّ  .اممَْادِّ
 
 



4 
 

 
 

MUQADDIMAH 

 

حِيمِ بِسْمِ  نِ امرَّ ٰـ حَْْ ِ امرَّ اللََّّ  

Peradaban tidak lahir secara kebetulan, dan tidak pula 

runtuh tanpa sebab. Ia tumbuh dari cara manusia berpikir, 

memahami ilmu, serta menempatkan nilai dalam setiap aspek 

kehidupan. Dalam sejarah Islam, kebangkitan peradaban 

merupakan hasil dari perpaduan yang utuh antara akal yang 

berfungsi dengan benar, ilmu yang diarahkan pada 

kebenaran, dan hikmah yang membimbing tindakan. 

Sebaliknya, kemunduran peradaban sering kali bermula 

ketika ketiganya terpisah atau disalahpahami. 

Islam sejak awal menempatkan akal pada posisi yang 

mulia, namun tidak membiarkannya berjalan tanpa tuntunan. 

Akal berfungsi untuk memahami wahyu, bukan 

menggantikannya; untuk menimbang realitas, bukan 

menuhankannya. Ketika akal tercerahkan oleh wahyu, ia 

menjadi alat pembebasan dan pencerahan. Namun ketika akal 

terlepas dari nilai dan tujuan ilahiah, ia dapat berubah 

menjadi sarana pembenaran hawa nafsu dan kepentingan 

sempit. 

Ilmu dalam Islam bukan sekadar akumulasi informasi 

atau keterampilan teknis, melainkan jalan menuju pengenalan 

akan kebenaran dan pengabdian kepada Allah SWT. Ilmu yang 

tidak melahirkan adab, tanggung jawab, dan kemaslahatan 

sejatinya telah kehilangan ruhnya. Oleh karena itu, tradisi 

keilmuan Islam selalu menekankan keterkaitan antara ilmu, 



5 
 

amal, dan akhlak sebagai satu kesatuan yang tidak 

terpisahkan. 

Adapun hikmah merupakan puncak dari seluruh 

proses berpikir dan belajar. Hikmah menjadikan seseorang 

mampu menempatkan sesuatu pada tempatnya, bersikap adil 

dalam perbedaan, serta mengambil keputusan yang 

membawa kebaikan jangka panjang. Dalam masyarakat yang 

dibanjiri informasi namun miskin kebijaksanaan, hikmah 

menjadi kebutuhan yang semakin mendesak. 

Buku ini disusun sebagai ikhtiar intelektual dan moral 

untuk mengkaji kembali peran akal, ilmu, dan hikmah dalam 

membangun peradaban Islam yang beradab. Pembahasan di 

dalamnya tidak hanya menelusuri aspek konseptual dan 

historis, tetapi juga mengaitkannya dengan realitas 

kontemporer, termasuk krisis pendidikan, tantangan sains 

modern, dan problem kepemimpinan umat. 

Muqaddimah ini menjadi pintu masuk untuk 

memahami bahwa kebangkitan peradaban Islam bukanlah 

proyek nostalgia masa lalu, melainkan usaha sadar untuk 

membangun masa depan. Sebuah masa depan yang berpijak 

pada kejernihan akal, kedalaman ilmu, dan keluhuran hikmah 

- demi terwujudnya kehidupan yang adil, seimbang, dan 

bermakna. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



6 
 

 
 

KATA PENGANTAR 
 

Segala puji bagi Allah SWT, Tuhan seluruh alam. 
Kepada-Nya kita memohon pertolongan dan petunjuk. 
Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada 
Nabi Muhammad SAW, keluarga, sahabat, dan seluruh 
pengikutnya hingga akhir zaman. 

Buku Akal, Ilmu, dan Hikmah: Tiga Kunci Peradaban 
Islam hadir di tengah berbagai tantangan intelektual dan 
peradaban yang dihadapi umat Islam saat ini. Di satu sisi, 
manusia hidup dalam era kemajuan ilmu pengetahuan dan 
teknologi yang sangat pesat, namun di sisi lain mengalami 
krisis makna, kebingungan arah, serta melemahnya 
kebijaksanaan dalam berpikir dan bertindak. 

Buku ini berangkat dari sebuah keyakinan mendasar 
bahwa kebangkitan peradaban Islam di masa lalu tidak 
pernah bertumpu semata-mata pada kekuatan material, 
politik, atau ekonomi, melainkan pada kesatuan yang 
harmonis antara akal yang tercerahkan oleh wahyu ilahi, ilmu 
yang diamalkan, dan hikmah yang membimbing kehidupan. 
Ketika ketiga unsur ini terpisah, kemajuan justru berpotensi 
melahirkan kerusakan dan ketimpangan. 

Melalui pembahasan yang sistematis, buku ini 
berupaya mengembalikan pemahaman yang utuh tentang 
kedudukan akal dalam Islam, meluruskan kekeliruan antara 
akal dan hawa nafsu, serta membedakan antara ilmu yang 
hakiki dengan sekadar tumpukan informasi. Buku ini juga 
menegaskan bahwa hikmah merupakan puncak dari seluruh 
proses keilmuan, karena dengannya pengetahuan menjadi 
bermakna, kekuatan menjadi adil, dan kemajuan berjalan 
secara seimbang. 

Penulis tidak bermaksud memberikan jawaban final 
atas seluruh persoalan umat, melainkan mengajak pembaca 



7 
 

untuk berpikir lebih jernih, bersikap lebih bijaksana, dan 
terlibat dalam upaya bersama membangun kembali 
kesadaran peradaban Islam yang berlandaskan nilai-nilai 
keilmuan dan akhlak. 

Akhir kata, semoga buku ini dapat memberikan 
manfaat bagi pembaca, menjadi sumbangan kecil dalam upaya 
menghidupkan kembali tradisi akal sehat, ilmu yang 
bertanggung jawab, dan hikmah yang hidup dalam diri 
individu maupun masyarakat. Semoga Allah SWT menerima 
ikhtiar ini sebagai amal yang bernilai ibadah. 
 

Palangka Raya, Januari 2026 M. 
Sya’ban 1447 H. 

 
Penulis, 

 
Rois Mahfud 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



8 
 

 
DAFTAR ISI 

 

MUQADDIMAH 

KATA PENGANTAR 

DAFTAR ISI 

 
BAB 1 – HAKIKAT AKAL DALAM ISLAM 

A. Makna Akal dalam Al-Qur’an dan Sunnah 
B. Akal sebagai Anugerah dan Amanah 
C. Perbedaan Akal, Nalar, dan Logika 
D. Batas-Batas Akal Manusia 
E. Akal dan Tanggung Jawab Moral 
F. Penyimpangan Akal dalam Sejarah 

 
BAB 2 – ILMU SEBAGAI CAHAYA PERADABAN 

A. Definisi Ilmu dalam Islam 
B. Ilmu sebagai Ibadah 
C. Keutamaan Orang Berilmu 
D. Ilmu Fardhu ‘Ain dan Fardhu Kifayah 
E. Ilmu dan Pembebasan Manusia 
F. Krisis Ilmu di Dunia Modern 

 
BAB 3 – HIKMAH: BUAH TERTINGGI PENGETAHUAN 

A. Pengertian Hikmah 
B. Hikmah dalam Al-Qur’an 
C. Perbedaan Ilmu dan Hikmah 
D. Ciri-Ciri Orang Bijaksana 
E. Hikmah dalam Pengambilan Keputusan 
F. Hilangnya Hikmah di Zaman Informasi 

 
BAB 4 – RELASI AKAL, ILMU, DAN WAHYU 

A. Wahyu sebagai Penuntun Akal 
B. Harmoni Akal dan Wahyu 



9 
 

C. Kesalahan Dikotomi Akal vs Agama 
D. Akal dalam Memahami Wahyu 
E. Penyalahgunaan Akal tanpa Wahyu 
F. Model Relasi Ideal 

 
BAB 5 – AKAL DALAM SEJARAH PEMIKIRAN ISLAM 

A. Akal di Masa Nabi dan Sahabat 
B. Akal dalam Ilmu Kalam 
C. Filsafat Islam dan Akal 
D. Imam-Imam Mazhab dan Rasionalitas 
E. Konflik dan Rekonsiliasi Akal 
F. Pelajaran Sejarah bagi Umat 

 
BAB 6 – TRADISI KEILMUAN ISLAM KLASIK 

A. Lahirnya Budaya Ilmu 
B. Madrasah, Perpustakaan, dan Bayt al-Hikmah 
C. Metodologi Ilmiah Ulama 
D. Ilmu Agama dan Ilmu Alam 
E. Etika Penuntut Ilmu 
F. Kejatuhan Tradisi Keilmuan 

 
BAB 7 – ILMU DAN PEMBENTUKAN PERADABAN 

A. Ilmu sebagai Fondasi Peradaban 
B. Ilmu dan Keadilan Sosial 
C. Ilmu dan Kemajuan Teknologi 
D. Ilmu dan Kepemimpinan 
E. Peradaban tanpa Ilmu 
F. Pelajaran dari Kejayaan Islam 

 
BAB 8 – KRISIS AKAL DI DUNIA KONTEMPORER 

A. Akal yang Terlepas dari Nilai 
B. Sekularisasi Pengetahuan 
C. Informasi tanpa Kebijaksanaan 
D. Emosi Mengalahkan Akal 
E. Media dan Kerusakan Nalar 



10 
 

F. Jalan Pemulihan Akal 
 
BAB 9 – KRISIS ILMU DAN PENDIDIKAN UMAT 

A. Pendidikan tanpa Tujuan Akhir 
B. Hilangnya Adab dalam Ilmu 
C. Ilmu untuk Gelar dan Materi 
D. Kurikulum yang Terfragmentasi 
E. Guru tanpa Keteladanan 
F. Reformasi Pendidikan Islam 

 
BAB 10 – HIKMAH DALAM KEHIDUPAN PRIBADI 

A. Hikmah dalam Berpikir 
B. Hikmah dalam Bertutur 
C. Hikmah dalam Bersikap 
D. Mengelola Emosi dengan Hikmah 
E. Hikmah dalam Ujian Hidup 
F. Menjadi Pribadi yang Matang 

 
BAB 11 – HIKMAH DALAM KEHIDUPAN SOSIAL 

A. Hikmah dalam Perbedaan 
B. Adab Berdebat dan Berdialog 
C. Hikmah dalam Menyampaikan Kebenaran 
D. Kepemimpinan Berbasis Hikmah 
E. Resolusi Konflik 
F. Membangun Masyarakat Beradab 

 
BAB 12 – AKAL DAN ILMU DALAM POLITIK  
DAN KEKUASAAN 

A. Kekuasaan tanpa Akal 
B. Ilmu sebagai Alat atau Amanah 
C. Etika Penguasa dalam Islam 
D. Manipulasi Ilmu dan Opini 
E. Politik Berbasis Hikmah 
F. Model Kepemimpinan Ideal 

 



11 
 

 
BAB 13 – AKAL, ILMU, DAN SAINS MODERN 

A. Sains dalam Perspektif Islam 
B. Integrasi Iman dan Sains 
C. Etika Sains dan Teknologi 
D. Bahaya Sains tanpa Hikmah 
E. Tantangan AI dan Bioteknologi 
F. Masa Depan Sains Islami 

 
BAB 14 – MEMBANGUN KEMBALI PERADABAN ISLAM 

A. Akar Kejatuhan Peradaban 
B. Revitalisasi Akal Sehat 
C. Kebangkitan Tradisi Ilmu 
D. Penanaman Hikmah Sejak Dini 
E. Peran Ulama dan Intelektual 
F. Strategi Peradaban Berkelanjutan 

 
BAB 15 – SINTESIS AKAL, ILMU, DAN HIKMAH 

A. Kesatuan Tiga Pilar 
B. Manusia Ideal dalam Islam 
C. Misi Peradaban Umat 
D. Tantangan Generasi Mendatang 
E. Jalan Praktis Implementasi 
F. Penutup: Menuju Kebangkitan Hakiki 

 
GLOSARIUM 

DAFTAR PUSTAKA 

PROFIL PENULIS 

LAMPIRAN 

 
 
 

 
 



12 
 

 

BAB I 

HAKIKAT AKAL DALAM ISLAM 

 

Islam menempatkan akal pada posisi yang sangat 

luhur. Tidak ada agama samawi yang memberikan ruang 

sedemikian besar kepada akal sebagaimana Islam. Al-Qur’an 

berulang kali menyeru manusia untuk berpikir, merenung, 

memahami, dan mengambil pelajaran. Namun, Islam juga 

menegaskan bahwa akal bukanlah sumber kebenaran mutlak, 

melainkan instrumen untuk mengenali kebenaran wahyu dan 

menunaikan tanggung jawab moral manusia sebagai khalifah 

di bumi. 

Bab ini mengkaji hakikat akal dalam Islam: maknanya, 

kedudukannya, batas-batasnya, serta peran akal dalam 

membangun peradaban - dan bagaimana penyimpangan akal 

justru dapat menghancurkannya.1 

 

A. Makna Akal dalam Al-Qur’an dan Sunnah 

Secara bahasa, kata ‘aql (العقل) berasal dari akar kata 

‘aqala yang berarti mengikat atau menahan. Dalam konteks 

                                                           
1 Al-Ghazali, Abu Hamid. Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. (±1100 M). 

 



13 
 

ini, akal berfungsi sebagai alat yang mengikat manusia agar 

tidak terjerumus ke dalam kesesatan, kebodohan, dan hawa 

nafsu. 

Menariknya, Al-Qur’an tidak pernah menggunakan 

kata “akal” sebagai kata benda, tetapi selalu dalam bentuk 

kata kerja, seperti: afalā ta‘qilūn (apakah kalian tidak 

berpikir), la‘allahum ya‘qilūn (agar mereka menggunakan 

akalnya). Hal ini menunjukkan bahwa dalam Islam, akal 

bukan sekadar potensi pasif, tetapi aktivitas berpikir yang 

terus dilakukan. 

لِووُنَ  ْـ َ  بَفلَََ ث

 “Maka apakah kamu tidak menggunakan akal?” (QS. Al-

Baqarah: 44) 

لَْ 
 
ُ مكَُُُ ب للََّّ

 
ُ ب لَِِ يبَُيِّْ لِووُنَ ينَذََٰ ْـ َ وَّكُُْ ث َـ َ تِ م  

 “Demikianlah Allah menjelaskan ayat-ayat-Nya agar kamu 

memahaminya.” (QS. Al-Baqarah: 242)2 

Dalam Sunnah, Rasulullah SAW. menegaskan bahwa 

akal merupakan pembeda utama antara manusia dan 

makhluk lain. 

 ما كسم الله نوـبد خ ًِا من امـلل
                                                           
2 Departemen Agama RI. (2002). “Al-Qur’an al-Karim dan Terjemahnya”, Semarang: PT. 

Karya Toha Putra. 

 



14 
 

“Allah tidak membagikan kepada hamba-Nya sesuatu yang 

lebih baik daripada akal.” (HR. Al-Baihaqi) 

Hadis ini menunjukkan bahwa akal adalah karunia 

terbesar yang menjadi fondasi iman, ilmu, dan amal. 

 

B. Akal sebagai Anugerah dan Amanah 

Akal dalam Islam bukan hanya anugerah (ni‘mah), 

tetapi juga amanah (taklīf). Dengan akal, manusia menjadi 

makhluk yang layak menerima perintah dan larangan Allah. 

Karena itu, orang yang kehilangan akalnya tidak 

dibebani hukum syariat. Hadis tentang Taklif: 

،  رُفِؽَ املَلَُْ ؾَنْ ثلَََثةٍَ: ؾَنِ امنَّائِِِ حَتََّّ يسَْتيَْلِغَ، وَؾَنِ  تَلَِْ بِِّ حَتََّّ يَُْ امصَّ

لِلَ  ْـ َ  وَؾَنِ المجَْنُونِ حَتََّّ ي
“Pena (pencatatan dosa) diangkat dari tiga golongan: dari 

orang yang tidur sampai ia bangun, dari anak kecil sampai ia 

baligh, dan dari orang gila sampai ia berakal.”  (HR. Abu 

Dawud) 

Ini menegaskan bahwa: Akal adalah syarat tanggung 

jawab moral. Tanpa akal, tidak ada dosa dan pahala. Namun, 

karena akal adalah amanah, maka ia harus digunakan sesuai 

petunjuk wahyu, bukan mengikuti hawa nafsu atau 

kesombongan intelektual. 

 



15 
 

 

C. Perbedaan Akal, Nalar, dan Logika 

Dalam kajian keislaman dan filsafat, sering terjadi 

penyamaran makna antara akal, nalar, dan logika. Padahal 

ketiganya berbeda: Akal (العقل). Potensi bawaan manusia 

untuk memahami kebenaran, membedakan hak dan batil, 

serta menangkap makna di balik realitas. Akal bersifat 

menyeluruh, melibatkan hati dan moral. 

Nalar (reasoning). Proses berpikir yang sistematis dan 

bertahap. Nalar adalah cara kerja akal, bukan akal itu sendiri. 

 Logoka (manṭiq). Alat formal untuk menyusun argumen yang 

valid. Logika bersifat teknis dan netral, bisa digunakan untuk 

kebenaran maupun kebatilan.3 

Islam menerima logika sebagai alat, tetapi tidak 

menjadikannya hakim atas wahyu. 

ّ ذِي ؿِلٍْْ ؿوَِيمٌ   وَفوَْقَ كُِ

“Di atas setiap orang berilmu masih ada Yang Maha 

Mengetahui.” (QS. Yusuf: 76)4 

 

                                                           
3   Nasution, Harun. Akal dan Wahyu dalam Islam. (1986). 
4 Departemen Agama RI. (2002). “Al-Qur’an al-Karim dan Terjemahnya”, Semarang: PT.   

Karya Toha Putra. 

 
 



16 
 

 

D. Batas-Batas Akal Manusia 

Islam sangat menghormati akal, namun tidak 

mengultuskannya. Akal memiliki batas yang jelas, terutama 

dalam perkara: Zat Allah; Hakikat ruh; Perkara gaib mutlak; 

dan Takdir secara rinci. 

لَّْ كوَِيلًَ 
ِ
لِْْ ا ِـ مْ

 
نَ ب وحُ مِنْ بَمْرِ رَبِِّ وَمَأٓ بُوثِيتُُ مِّ مرُّ

 
وحِ كُلِ ب مرُّ

 
 وَيسَْـؤَوُهمََ ؾَنِ ب

“Dan mereka bertanya kepadamu (Muhammad) tentang roh. 

Katakanlah: Roh itu termasuk urusan Tuhanku, dan tidaklah 

kamu diberi pengetahuan melainkan sedikit.” (QS. Al-Isra’: 85) 

Rasulullah SAW. juga mengingatkan: 

 ثفكروا فِ خوق الله ولْ ثفكروا فِ ذاث الله

“Pikirkanlah tentang ciptaan Allah, dan jangan berpikir 

tentang zat Allah.” (HR. Abu Nu‘aim). Artinya, akal harus 

tunduk pada wahyu ketika mencapai batasnya. 

 

E. Akal dan Tanggung Jawab Moral 

Akal dalam Islam tidak netral secara moral. Ia selalu 

terkait dengan tanggung jawab etis. Orang berakal adalah 

orang yang: Mengenal kebenaran -> Mengamalkannya -> 

Menahan hawa nafsu. 



17 
 

لِووُنَ  ْـ َ ينَ لَْ ي ِ لََّّ
 
مبُْكُُْ ب

 
مُّ ب مصُّ

 
ِ ب للََّّ
 
وَبةِّٓ ؾِندَ ب لَّ

 
نَّ شَََّ ب

ِ
 ا

“Sesungguhnya makhluk paling buruk di sisi Allah adalah 

orang yang tidak menggunakan akalnya.” (QS. Al-Anfal: 22) 

Rasulullah SAW. bersabda: 

دَ الموَْثِ امكَيِسُّ مَنْ دَانَ هفَْسَوُ وَعََِ  ْـ َ لَ مِمَا ب  

“Orang cerdas adalah yang mengendalikan dirinya dan 

beramal untuk kehidupan setelah mati.” (HR. Tirmidzi) 

Ini menunjukkan bahwa kecerdasan sejati dalam Islam 

adalah kecerdasan moral dan spiritual. 

 

E. Akal dan Tanggung Jawab Moral 

Akal dalam Islam tidak netral secara moral. Ia selalu 

terkait dengan tanggung jawab etis. Orang berakal adalah 

orang yang: Mengenal kebenaran -> Mengamalkannya -> 

Menahan hawa nafsu.5 

ينَ لَْ  ِ لََّّ
 
مبُْكُُْ ب

 
مُّ ب مصُّ

 
ِ ب للََّّ
 
وَبةِّٓ ؾِندَ ب لَّ

 
نَّ شَََّ ب

ِ
لِووُنَ ا ْـ َ   ي

“Sesungguhnya makhluk paling buruk di sisi Allah adalah 

orang yang tidak menggunakan akalnya.” (QS. Al-Anfal: 22)6 

Rasulullah SAW. bersabda: 

                                                           
5  Qardhawi, Yusuf. Al-‘Ilm wa al-‘Aql fi al-Islam. Kairo: Maktabah Wahbah, 1996. 
6 Departemen Agama RI. (2002). “Al-Qur’an al-Karim dan Terjemahnya”, Semarang: PT. 

Karya Toha Putra. 

 



18 
 

دَ الموَْثِ  ْـ َ لَ مِمَا ب  امكَيِسُّ مَنْ دَانَ هفَْسَوُ وَعََِ

“Orang cerdas adalah yang mengendalikan dirinya dan 

beramal untuk kehidupan setelah mati.” (HR. Tirmidzi) 

Ini menunjukkan bahwa kecerdasan sejati dalam Islam 

adalah kecerdasan moral dan spiritual. 

 

F. Penyimpangan Akal dalam Sejarah 

Sejarah mencatat bahwa banyak kehancuran terjadi 

bukan karena ketiadaan akal, tetapi karena penyimpangan 

penggunaan akal, seperti: 

1. Mengagungkan akal di atas wahyu. -> melahirkan 

liberalisme ekstrem dan relativisme kebenaran. 

2. Menggunakan akal untuk membenarkan hawa nafsu. 

-> seperti kaum yang menghalalkan yang haram dengan 

dalih rasional.  

3. Menolak akal sama sekali -> melahirkan fanatisme buta 

dan anti-ilmu. 

4. Meninggalkan al Qur’an dan Hadis sebagai petunjuk 

kehidupan, dan motivasi penggunaan akal. 

يَوُۥ ىَوَىوُٰ  ٰـ َ م
ِ
ذَ ا َ تََّّ

 
 بَفرََبَيتَْ مَنِ ب

 “Pernahkah kamu melihat orang yang menjadikan hawa 

nafsunya sebagai tuhan?” (QS. Al-Jatsiyah: 23) 



19 
 

Islam datang untuk menyeimbangkan akal dan wahyu, 

bukan mempertentangkannya. Akal dalam Islam adalah 

cahaya yang menuntun manusia menuju iman, ilmu, dan 

hikmah. Namun cahaya itu hanya akan menerangi jika disinari 

oleh wahyu. Ketika akal berjalan sendiri tanpa petunjuk Allah, 

ia tersesat; ketika wahyu dipahami tanpa akal, ia membeku. 

Karena itu, peradaban Islam dibangun bukan oleh akal 

semata, melainkan oleh akal yang tunduk kepada wahyu dan 

dipandu oleh hikmah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

 

BAB II 

ILMU SEBAGAI CAHAYA PERADABAN 

 

A. Definisi Ilmu dalam Islam 

Dalam Islam, ilmu (al ‘ilmu) memiliki makna yang luas 

dan mendalam. Ilmu tidak sekadar pengetahuan empiris atau 

hasil olah rasio, tetapi mencakup segala bentuk pengetahuan 

yang membawa manusia kepada pengenalan akan Allah, diri, 

dan alam semesta. Al-Qur’an menggunakan kata ‘ilm dalam 

berbagai konteks, menunjukkan bahwa ilmu merupakan 

anugerah ilahi yang membedakan manusia dari makhluk lain.  

Dengan ilmu, manusia mampu memahami tanda-tanda 

kebesaran Allah (ayat kauniyah dan ayat qauliyah) serta 

mengarahkan kehidupannya sesuai dengan nilai-nilai 

ketuhanan. Firman Allah SWT.“…Allah akan meninggikan 

orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang 

diberi ilmu beberapa derajat.” (QS. Al-Mujādilah: 11) 

Ayat ini menunjukkan bahwa ilmu merupakan karunia 

Allah yang memiliki kedudukan tinggi dalam Islam dan 

menjadi pembeda antara manusia. 

ينِ  ا يفَُلِّيوُْ فِِ الِّ ُ بِوِ خَ ًِْ  مَنْ يرُِدِ اللََّّ



21 
 

“Barang siapa yang Allah kehendaki kebaikan baginya, maka 

Allah akan memahamkannya dalam urusan agama.” (HR. 

Bukhari dan Muslim).  

Hadis ini menegaskan bahwa ilmu adalah bentuk 

petunjuk dan rahmat dari Allah. 

 

B. Ilmu sebagai Ibadah 

Dalam Islam, menuntut ilmu dipandang sebagai bagian 

dari ibadah. Setiap aktivitas keilmuan yang diniatkan karena 

Allah dan digunakan untuk kebaikan umat bernilai pahala. 

Rasulullah SAW. menegaskan bahwa mencari ilmu adalah 

kewajiban bagi setiap Muslim. Ilmu yang benar akan 

menumbuhkan ketakwaan, membimbing amal, dan menjaga 

manusia dari kesesatan. 7Oleh karena itu, ilmu tidak boleh 

dipisahkan dari adab dan akhlak, karena ilmu tanpa nilai 

ibadah dapat kehilangan arah dan tujuan. Firman Allah SWT. 

َ ؾَزيِزٌ غفَُ  للََّّ
 
نَّ ب
ِ
ؤُٓا۟ۗ  ا ٰـ ومََ ُـ مْ

 
َ مِنْ ؾِبَادِهِ ب للََّّ

 
َّمَا يَخْشََ ب ه

ِ
ورٌ ا  

 “Sesungguhnya yang takut kepada Allah di antara hamba-

hamba-Nya hanyalah para ulama. Sungguh, Allah Maha 

Perkasa, Maha Pengampun.” .”(QS. Fāṭir: 28) 

                                                           
7 Al-Thabari, Muhammad ibn Jarir. (2000). Jami’ al-Bayan fi Tafsir al-Qur’an. Beirut: 

Dar al-Fikr,  

 



22 
 

Ilmu yang benar akan melahirkan rasa takut dan 

tunduk kepada Allah SWT., sehingga menuntut ilmu bernilai 

ibadah. Rasulullah SAW. bersabda: “Menuntut ilmu itu wajib 

atas setiap Muslim.” (HR. Ibnu Mājah) 

 

C. Keutamaan Orang Berilmu 

Islam memberikan kedudukan yang tinggi kepada 

orang-orang berilmu. Al-Qur’an menyatakan bahwa Allah 

meninggikan derajat orang-orang yang beriman dan berilmu 

beberapa derajat. Orang berilmu dipandang sebagai pewaris 

para nabi (waratsatul anbiya’), karena mereka meneruskan 

misi kenabian dalam membimbing manusia menuju 

kebenaran.  

Keutamaan ini bukan hanya terletak pada penguasaan 

pengetahuan, tetapi pada tanggung jawab moral untuk 

mengamalkan dan menyebarkan ilmu demi kemaslahatan 

umat. Firman Allah SWT. artinya: “Katakanlah: Apakah sama 

orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang yang tidak 

mengetahui?” (QS. Az-Zumar: 9) 

Ayat ini menegaskan perbedaan derajat antara orang 

berilmu dan orang yang tidak berilmu. Sabda Nabi SAW.  

“Para ulama adalah pewaris para nabi.” (HR. Abu Dawud dan 



23 
 

Tirmidzi). Orang berilmu memiliki tanggung jawab besar 

dalam meneruskan risalah kenabian. 

 

D. Ilmu Fardhu ‘Ain dan Fardhu Kifayah 

Islam membagi kewajiban menuntut ilmu ke dalam 

dua kategori: fardhu ‘ain dan fardhu kifayah. Ilmu fardhu ‘ain 

adalah ilmu yang wajib dipelajari oleh setiap individu Muslim, 

seperti ilmu akidah, ibadah, dan akhlak dasar. Adapun ilmu 

fardhu kifayah adalah ilmu yang wajib dipelajari oleh 

sebagian umat untuk memenuhi kebutuhan masyarakat, 

seperti kedokteran, teknik, ekonomi, dan ilmu sosial.8  

Pembagian ini menunjukkan bahwa Islam sangat 

memperhatikan keseimbangan antara kebutuhan spiritual 

dan kebutuhan sosial-peradaban. 

يَتَفَلَّيُ ِّ نُْمُْ ظَائِٓفَةٌۭ م ۚ  فوَوَْلَْ هفََرَ مِن كُِّ فِرْكةٍَۢ مِّ َّةًۭ ممُْؤْمِنوُنَ مِيَنفِرُوا۟ كََفٓ
 
وا۟ وَمَا كََنَ ب

ذَرُونَ  َّيمُْ يَُْ و َـ َ مْ م هيَِْْ
ِ
وٓا۟ ا ُـ ذَا رَجَ

ِ
ينِ وَمِيُنذِرُوا۟ كوَْمَيمُْ ا لِّ

 
 فِِ ب

“Dan tidak sepatutnya bagi orang-orang mukmin itu 

pergi semuanya (ke medan perang). Mengapa tidak pergi dari 

tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk 

memperdalam pengetahuan mereka tentang agama…” 

(QS. At-Taubah: 122).   

                                                           
8 Departemen Agama RI. (2011). “Al-Qur’an dan Tafsirnya (Edisi yang disempurnakan) 

Jilid 9”, Jakarta: PT. Adhi Aksara Abadi Indonesia. 

 



24 
 

Ayat ini menjadi dasar pembagian kewajiban ilmu 

dalam Islam. Sabda Nabi SAW. “Barang siapa menempuh jalan 

untuk mencari ilmu, Allah akan memudahkan baginya jalan 

menuju surga.” (HR. Muslim). 

Hadis ini mencakup semua jenis ilmu yang bermanfaat 

bagi individu dan masyarakat. 

 

E. Ilmu dan Pembebasan Manusia 

Ilmu dalam perspektif Islam berfungsi sebagai sarana 

pembebasan manusia dari kebodohan, penindasan, dan 

ketidakadilan. Dengan ilmu, manusia mampu berpikir kritis, 

memahami realitas, serta mengambil keputusan secara 

bertanggung jawab. Sejarah peradaban Islam menunjukkan 

bahwa kemajuan ilmu pengetahuan berperan besar dalam 

membangun masyarakat yang adil dan beradab.  

Ilmu yang berlandaskan nilai tauhid mendorong 

manusia untuk memerdekakan dirinya dari dominasi hawa 

nafsu dan struktur sosial yang zalim. Firman Allah SWT.  

ئِٓمَ كََنَ  ٰـ َ مفُْؤَادَ كُُّ بُوم
 
مبَْصََِ وَب

 
مْؽَ وَب مسَّ

 
نَّ ب
ِ
ۚ  ا وَلَْ ثلَْفُ مَا ميَسَْ لََِ بِوِۦ ؿِلٌْْ

 ؾَنْوُ مَسْـوُلًْ 
“Dan janganlah kamu mengikuti apa yang tidak kamu ketahui. 

Sesungguhnya pendengaran, penglihatan, dan hati, semuanya 

itu akan dimintai pertanggungjawaban.” (QS. Al-Isrā’: 36) 



25 
 

Islam mendorong manusia untuk berpikir kritis dan 

bertindak berdasarkan ilmu, bukan kebodohan atau taklid 

buta. “Orang yang cerdas adalah orang yang mampu 

mengendalikan dirinya dan beramal untuk kehidupan setelah 

mati.” (HR. Tirmidzi). Ilmu membebaskan manusia dari 

dominasi hawa nafsu dan ketidakadilan. 

 

F. Krisis Ilmu di Dunia Modern 

Di era modern, ilmu pengetahuan mengalami krisis 

makna dan orientasi. Ilmu sering dipisahkan dari nilai-nilai 

moral dan spiritual, sehingga digunakan semata-mata untuk 

kepentingan material dan kekuasaan. Akibatnya, kemajuan 

teknologi tidak selalu diiringi dengan kemajuan etika dan 

kemanusiaan.  

Islam menawarkan solusi dengan mengintegrasikan 

ilmu dan nilai, akal dan wahyu, sehingga ilmu kembali 

berfungsi sebagai cahaya peradaban yang membawa manusia 

menuju keseimbangan antara kemajuan dunia dan 

keselamatan akhirat. Firman Allah SWT.  

فِووُنَ  ٰـ مـْاَخِرَتِ هُُْ غَ
 
هيَْا وَهُُْ ؾَنِ ب لُّ

 
محَْيَوٰتِ ب

 
نَ ب ومَُونَ ػَاىِرًا مِّ ْـ َ  ي

 “Mereka hanya mengetahui yang lahir (saja) dari kehidupan 

dunia, sedangkan mereka terhadap kehidupan akhirat adalah 



26 
 

lalai.” (QS. Ar-Rūm: 7). Ayat ini menggambarkan krisis ilmu 

yang terlepas dari nilai spiritual. 9 

Sabda Nabi SAW.:  “Akan datang suatu zaman di mana 

ilmu dicabut dan kebodohan merajalela.” (HR. Bukhari dan 

Muslim). Hadis ini menjadi peringatan tentang pentingnya 

menjaga ilmu agar tetap bermakna dan berorientasi pada 

kebaikan manusia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
9 Abu Abdillah. (2015). Tafsir Tematik: Pendekatan Maudhu’i dalam Studi Al-Qur’an. 

Jakarta: Pustaka Islam,  

 



27 
 

 

BAB 3 

HIKMAH: BUAH TERTINGGI PENGETAHUAN 

 
 

A. Pengertian Hikmah 

Hikmah merupakan konsep fundamental dalam ajaran 

Islam yang menempati kedudukan sangat tinggi. Secara 

etimologis, kata hikmah berasal dari akar kata ََحَكَم (ḥakama) 

yang berarti menahan, mengendalikan, atau menetapkan 

sesuatu secara tepat. Dari makna ini, hikmah dipahami 

sebagai kemampuan menempatkan sesuatu sesuai dengan 

porsinya. 

Secara terminologis, hikmah adalah kemampuan 

mengamalkan ilmu dengan benar, adil, dan membawa 

kemaslahatan, berdasarkan petunjuk Allah SWT. Hikmah 

bukan sekadar kecerdasan intelektual, melainkan perpaduan 

antara ilmu, iman, akhlak, dan ketenangan jiwa. 

Allah SWT menegaskan bahwa hikmah adalah karunia 

yang agung dan bernilai tinggi, sebagaimana firman-Nya: 

نَّرُ  ا نَثِ ًِا ۗ وَمَا يذََّ يؤُْتِِ امحِْكْْةََ مَنْ يضََاءُ ۚ وَمَنْ يؤُْثَ امحِْكْْةََ فلََدْ بُوتَِِ خَ ًِْ

لَّْ بُوموُ الَْْمبَْاةِ 
ِ
 ا



28 
 

 “Allah menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia 

kehendaki. Barang siapa dianugerahi hikmah, sungguh ia telah 

dianugerahi kebaikan yang banyak. Dan tidak ada yang dapat 

mengambil pelajaran kecuali orang-orang yang berakal.” (QS. 

Al-Baqarah: 269) 

 

B. Hikmah dalam Al-Qur’an 

Al-Qur’an menyebut hikmah sebagai anugerah Ilahi 

yang diberikan kepada para nabi, rasul, dan hamba-hamba 

pilihan-Nya. Hikmah sering disebutkan bersanding dengan Al-

Kitab, menandakan bahwa hikmah adalah kemampuan 

memahami dan mengamalkan wahyu dengan benar. 

Allah SWT berfirman: 

ِ وَامحِْكْْةَِ   وَاذْنُرْنَ مَا يتُْلََٰ فِِ بيُُوتِكُنَّ مِنْ بيََٓثِ اللََّّ

“Dan ingatlah apa yang dibacakan di rumahmu dari ayat-ayat 

Allah dan hikmah.” (QS. Al-Ahzab: 34) 
Salah satu contoh nyata hikmah dalam Al-Qur’an 

adalah kisah Luqman al-Hakim: 

ِ وَملََ  دْ بثٓيَنْاَ ملُْمَانَ امحِْكْْةََ بَنِ اصْكُرْ لِلََّّ  

“Dan sungguh, telah Kami berikan hikmah kepada Luqman, 

yaitu: ‘Bersyukurlah kepada Allah.’” (QS. Luqman: 12) 

Ayat ini menunjukkan bahwa hikmah erat kaitannya 



29 
 

dengan tauhid, syukur, dan akhlak mulia, bukan hanya 

kecerdasan berpikir. 

 

C. Perbedaan Ilmu dan Hikmah 

Ilmu dan hikmah memiliki hubungan yang erat, namun 

keduanya tidaklah sama. Ilmu adalah pengetahuan tentang 

suatu hal, sedangkan hikmah adalah kemampuan 

menggunakan ilmu tersebut secara tepat dan bermanfaat. 

Seseorang dapat memiliki ilmu yang luas tetapi tidak 

berhikmah, sehingga ilmunya justru menimbulkan 

kesombongan atau kerusakan. Sebaliknya, orang yang 

berhikmah akan menggunakan ilmunya untuk mendatangkan 

kebaikan.   Rasulullah SAW. bersabda: 

رَضِ، وَمكَِنَّ امغِْنََ غِنََ امنَّفْسِ  َـ تِ امْ  ميَسَْ امغِْنََ ؾَنْ نَثَْْ

 “Bukanlah kekayaan itu karena banyaknya harta, tetapi 

kekayaan adalah kekayaan jiwa.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Hadis ini menegaskan bahwa hikmah bersumber dari 

kedalaman jiwa dan kebijaksanaan hati, bukan sekadar 

penguasaan informasi. 

 

D. Ciri-Ciri Orang Bijaksana 

Orang yang berhikmah (bijaksana) dapat dikenali dari 

sikap dan perilakunya dalam kehidupan sehari-hari.  



30 
 

 

Beberapa ciri utama orang bijaksana antara lain: 

1. Berpikir matang sebelum berbicara dan bertindak 

2. Mampu mengendalikan emosi 

3. Bersikap jujur, adil dan tidak tergesa-gesa 

4. Ikhlas, sabar, rendah hati meskipun berilmu 

5. Mengutamakan kemaslahatan dan menghindari kerusakan 

Rasulullah SAW. bersabda:10 

ي يمَْلُِِ هفَْسَوُ ؾِنْدَ امغَْضَبِ  ِ دِيدُ الََّّ َّمَا امضَّ ه
ِ
ؿةَِ، ا َ دِيدُ بِِمصُِّ  ميَسَْ امضَّ

“Orang yang kuat bukanlah yang menang dalam bergulat, 

tetapi orang yang kuat adalah yang mampu menahan dirinya 

ketika marah.” (HR. Bukhari dan Muslim)11 

Hadis ini menegaskan bahwa hikmah tercermin dalam 

pengendalian diri dan kematangan akhlak. 

 

E. Hikmah dalam Pengambilan Keputusan 

Dalam Islam, setiap keputusan hendaknya diambil 

dengan pertimbangan ilmu, iman, dan hikmah. Keputusan 

yang berhikmah tidak didasarkan pada hawa nafsu semata, 

tetapi pada maslahat dan petunjuk Allah SWT. 

                                                           
10   Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. (w. 256 H). 
11 Muslim bin al-Hajjaj. Ṣaḥīḥ Muslim. (w. 261 H). 

 

 



31 
 

Allah SWT berfirman: 

 وَبَمْرُهُُْ صُورَىٰ بيَنَُْمُْ 

“Dan urusan mereka diputuskan dengan musyawarah di antara 

mereka.” (QS. Asy-Syura: 38) 

Rasulullah SAW. juga mengajarkan umatnya untuk 

melakukan istikharah dalam mengambil keputusan penting, 

agar pilihan yang diambil mendapat bimbingan Allah dan 

terhindar dari penyesalan. 

 

F. Hilangnya Hikmah di Zaman Informasi 

Di era informasi modern, manusia dengan mudah 

memperoleh ilmu dan data. Namun, kemudahan ini sering 

tidak disertai dengan hikmah. Akibatnya, banyak terjadi 

penyebaran hoaks, ujaran kebencian, dan sikap tergesa-gesa 

dalam menyimpulkan sesuatu. 

Rasulullah SAW. bersabda: 

، وَيؼَْيَرَ امجَْيْلُ  لُْْ ِـ اؿةَِ بَنْ يلُْبَضَ امْ اطِ امسَّ نَّ مِنْ بَشََْ
ِ
 ا

“Sesungguhnya di antara tanda-tanda kiamat adalah 

dicabutnya ilmu dan tampaknya kebodohan.” (HR. Bukhari dan 

Muslim) 

Sebagian ulama menjelaskan bahwa yang dicabut 

bukan hanya ilmu, tetapi hikmah dalam mengamalkan ilmu 



32 
 

tersebut. Oleh karena itu, umat Islam harus berhati-hati dan 

senantiasa memohon hikmah kepada Allah.12 

Hikmah merupakan buah tertinggi dari pengetahuan. 

Dengan hikmah, ilmu menjadi cahaya yang membimbing 

manusia menuju kebenaran dan kebaikan. Tanpa hikmah, 

ilmu justru dapat menjerumuskan manusia pada 

kesombongan dan kerusakan. Oleh sebab itu, setiap Muslim 

hendaknya tidak hanya mengejar ilmu, tetapi juga berusaha 

memiliki hikmah, sebagaimana diajarkan oleh Al-Qur’an dan 

dicontohkan oleh Rasulullah SAW. 

Berikut contoh beberapa do’a minta ilmu dan hikmah: 
 

1. Doa Memohon Ilmu yang Bermanfaat. (Doa yang sering 

dibaca Rasulullah SAW.) 

لًَ مُتلََبَّلًَ  بًا، وَعَََ ا، وَرِزْكاً ظَيِّ ًـ نِّّ بَسْألََُِ ؿِومًْا نََفِ
ِ
َّيمَُّ ا  انو

“Ya Allah, sesungguhnya aku memohon kepada-Mu ilmu yang 

bermanfaat, rezeki yang baik, dan amal yang diterima.” (HR. 

Ibnu Majah) 

2. Doa Memohon Ilmu dan Hikmah. (Menggabungkan ilmu, 

manfaat, dan peningkatan pemahaman) 

نِِ،  ُـ ِّمْنِِ مَا ينَْفَ َّيمَُّ ؿوَ َّمْتَنِِ، وَزِدْنِّ انو نِِ بِمَا ؿوَ ْـ   ؿِومًْاوَاهفَْ

                                                           
12 Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. (1999). 

 



33 
 

“Ya Allah, ajarkanlah aku ilmu yang bermanfaat bagiku, 

berilah aku manfaat dari apa yang Engkau ajarkan, dan 

tambahkanlah aku ilmu.” (HR. Tirmidzi) 

3. Doa Al-Qur’an yang Dibaca Rasulullah SAW. (Doa singkat 

namun sangat agung) 

 رَةِّ زِدْنِّ ؿِومًْا

“Ya Tuhanku, tambahkanlah aku ilmu.” (QS. Al-Isrā’: 114) 

4. Doa Memohon Pemahaman dan Kebijaksanaan (Hikmah) 

(Doa Nabi Ibrahim ‘alaihis-salām) 

امِحِيَْ   رَةِّ ىَبْ لِِ حُكْْاً وَبَمحِْلْنِِ بِِمصَّ

“Ya Tuhanku, anugerahkanlah kepadaku hikmah dan 

masukkanlah aku ke dalam golongan orang-orang saleh.” (QS. 

Asy-Syu‘arā’: 83) 

 

 

 
 
 

BAB 4 

RELASI AKAL, ILMU, DAN WAHYU 

Menulis................? 
 
 



34 
 

 
 

GLOSARIUM 

 

Akal 

Potensi intelektual manusia yang dianugerahkan Allah SWT 

untuk memahami, menimbang, dan mengambil kesimpulan 

secara benar, serta membedakan antara kebenaran dan 

kebatilan. 

 

Akal Sehat (ʿAql Salīm) 

Akal yang berfungsi secara lurus, bebas dari dominasi hawa 

nafsu, dan selaras dengan nilai wahyu. 

 

Adab 

Sikap dan perilaku yang mencerminkan kesantunan, etika, 

dan penempatan sesuatu pada tempatnya, khususnya dalam 

menuntut dan mengamalkan ilmu. 

 

Ahl al-ʿIlm 

Golongan orang-orang berilmu yang memahami, 

mengajarkan, dan mengamalkan ilmu dengan tanggung jawab 

moral dan spiritual. 

 

Amal 

Perbuatan nyata yang lahir dari ilmu dan iman, baik dalam 

bentuk ibadah maupun aktivitas sosial. 

 

Bayt al-Hikmah 

Pusat keilmuan dan penerjemahan pada masa Abbasiyah yang 

menjadi simbol kejayaan tradisi ilmu pengetahuan Islam. 



35 
 

 

Epistemologi Islam 

Kerangka pemahaman tentang sumber, metode, dan tujuan 

ilmu pengetahuan dalam perspektif Islam, yang bertumpu 

pada wahyu, akal, dan pengalaman. 

 

Etika Ilmu 

Prinsip moral yang mengatur cara memperoleh, 

menggunakan, dan menyebarkan ilmu agar membawa 

kemaslahatan. 

 

Fardhu ‘Ain 

Ilmu atau kewajiban yang wajib dipelajari dan dilaksanakan 

oleh setiap individu Muslim. 

 

Fardhu Kifayah 

Ilmu atau kewajiban kolektif yang cukup dilaksanakan oleh 

sebagian umat, sehingga gugur kewajiban bagi yang lain. 

 

Filsafat Islam 

Tradisi pemikiran rasional dalam Islam yang bertujuan 

memahami realitas, Tuhan, dan manusia dengan tetap berada 

dalam kerangka tauhid. 

 

Hawa Nafsu 

Dorongan instingtif manusia yang cenderung pada 

kenikmatan dan kepentingan diri, yang harus dikendalikan 

oleh akal dan nilai wahyu. 

 



36 
 

Hikmah 

Kemampuan menempatkan sesuatu pada tempatnya secara 

tepat, adil, dan bijaksana; puncak dari integrasi akal dan ilmu. 

 

Ilmu 

Pengetahuan yang benar dan bermakna, yang mengantarkan 

manusia kepada pengenalan akan kebenaran dan pengabdian 

kepada Allah SWT. 

 

Ilmu Nafi‘ 

Ilmu yang bermanfaat, yaitu ilmu yang membawa kebaikan, 

meningkatkan iman, dan menghasilkan amal saleh. 

 

Ilmu Kalam 

Cabang ilmu Islam yang membahas persoalan akidah dengan 

pendekatan rasional dan argumentatif. 

 
Istiqamah  
Teguh pendirian, konsisten, dan terus-menerus berada di 
jalan yang benar, meskipun menghadapi kesulitan atau 
godaan. Kata ini sering dipakai dalam konteks moral, spiritual, 
dan sikap hidup. 
 
Integrasi Ilmu 

Upaya menyatukan ilmu agama dan ilmu umum dalam satu 

kerangka tauhid dan tujuan kemaslahatan. 

 

Ijtihad 

Upaya intelektual sungguh-sungguh untuk menggali hukum 

atau solusi dari sumber-sumber Islam ketika tidak ditemukan 

dalil yang eksplisit. 

 



37 
 

Informasi 

Data atau fakta yang belum tentu bermakna jika tidak 

dipahami, diolah, dan diarahkan oleh ilmu dan hikmah. 

 

Kepemimpinan Berhikmah 

Model kepemimpinan yang berlandaskan ilmu, keadilan, 

kebijaksanaan, dan tanggung jawab moral. 

 

Krisis Akal 

Kondisi ketika kemampuan berpikir manusia melemah atau 

menyimpang akibat dominasi hawa nafsu, ideologi, atau 

manipulasi informasi. 

 

Krisis Ilmu 

Keadaan ketika ilmu kehilangan tujuan etis dan spiritual, 

serta direduksi menjadi alat kepentingan pragmatis. 

 

Madrasah 

Lembaga pendidikan Islam tradisional yang berperan penting 

dalam transmisi ilmu dan adab. 

 

Manusia Ideal (Insān Kāmil) 

Manusia yang mencapai keseimbangan antara iman, ilmu, 

akal, dan akhlak dalam kehidupannya. 

 

Metodologi Ilmiah Islam 

Cara memperoleh dan mengembangkan ilmu dalam Islam 

yang menggabungkan wahyu, akal, dan pengalaman empiris. 

 



38 
 

Modernitas 

Kondisi peradaban modern yang ditandai oleh kemajuan sains 

dan teknologi, namun sering diiringi krisis nilai dan makna. 

 

Peradaban Islam 

Tatanan kehidupan umat Islam yang dibangun di atas nilai 

tauhid, keadilan, ilmu, dan akhlak. 

 

Rasionalitas 

Penggunaan akal secara logis dan sistematis dalam 

memahami realitas, tanpa menafikan wahyu. 

 

Sains 

Ilmu pengetahuan tentang alam semesta yang diperoleh 

melalui observasi dan eksperimen, yang dalam Islam harus 

diarahkan oleh etika dan hikmah. 

 

Sekularisasi Ilmu 

Proses pemisahan ilmu dari nilai-nilai agama dan tujuan 

transendental. 

 

Sintesis Akal, Ilmu, dan Hikmah 

Penyatuan fungsi akal, kedalaman ilmu, dan kebijaksanaan 

hikmah sebagai fondasi peradaban yang utuh. 

 

Tauhid 

Keyakinan akan keesaan Allah SWT yang menjadi dasar 

seluruh aspek kehidupan, termasuk berpikir dan berilmu. 

 



39 
 

Tradisi Keilmuan Islam 

Warisan intelektual umat Islam yang menekankan integrasi 

ilmu, adab, dan tanggung jawab sosial. 

 

Ulama 

Orang-orang yang memiliki kedalaman ilmu agama, integritas 

moral, dan peran membimbing umat. 

 

Wahyu 

Petunjuk ilahi yang diturunkan Allah SWT kepada para nabi 

sebagai sumber kebenaran tertinggi. 

 
AKAL 

Berhubungan dengan kemampuan berpikir, menalar, dan 

memahami. 

Pikiran – aktivitas otak/mental secara umum 

Nalar – kemampuan menimbang dan menyimpulkan 

Rasio – akal sehat, penalaran logis 

Intelek – kecerdasan berpikir tingkat tinggi 

Daya pikir – kemampuan mengolah informasi 

Kecerdasan – kemampuan memahami dan memecahkan 

masalah 

Kebijaksanaan – penggunaan akal yang matang dan arif 

 

HATI 

Berkaitan dengan perasaan, emosi, dan batin. 

Perasaan – kondisi emosional 

Batin – sisi dalam diri, tidak tampak 

Nurani – suara hati tentang benar–salah 

Qalbu – hati secara spiritual 

Empati – kemampuan merasakan perasaan orang lain 



40 
 

Keikhlasan – ketulusan hati 

Kelembutan – kehalusan perasaan 

 

LOGIKA 

Berkaitan dengan aturan berpikir yang runtut dan masuk 

akal. 

Penalaran – proses berpikir logis 

Argumentasi – penyampaian alasan yang rasional 

Koherensi – keterkaitan logis antar gagasan 

Konsistensi – tidak bertentangan secara logika 

Validitas – kebenaran berdasarkan logika 

Deduksi – menarik kesimpulan dari hal umum ke khusus 

Induksi – menarik kesimpulan dari hal khusus ke umum 

 

PERSEPSI 

Berkaitan dengan cara menangkap, menafsirkan, dan 

memahami sesuatu. 

Pandangan – cara melihat sesuatu 

Penafsiran – pemberian makna 

Sudut pandang – posisi cara memandang 

Pemahaman – hasil dari proses persepsi 

Interpretasi – penjelasan makna 

Kesan – gambaran awal yang diterima 

Asumsi – anggapan awal sebelum ada kepastian 

 
 

 

 

 
 
 



41 
 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 
Al-Qurthubi. (1459 M & 1505 M).  Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. 

Tahun: w. 671 H / 1273 M. Penerbit: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, Beirut 

Al-Thabari, Muhammad ibn Jarir. (2000). Jami’ al-Bayan fi 

Tafsir al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr,  

Ainur Rafiq El-Mazni. (2005). Studi Ilmu Al-Qur’an. Cetakan I. 

Jakarta: Pustaka AlKautsar.  

Al-Baghawi, Husain ibn Mas’ud. (2004). Ma’alim al-Tanzil fi 

Tafsir al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. 

Kuala Lumpur: ISTAC, 1993. 

Al-Maraghi, Muhammad. (1988). Tafsir al-Maraghi. Cairo: Dar 

al-Kitab al-Misri,  

Al-Zarqani, Badruddin. (1998). al-Burhan fi Ulum al-Qur’an. 

Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Jundi, Abdul Karim. (2010). Tafsir Maudhu’i: Al-Manhaj wa 

al-Tatbiq. Cairo: Dar al-Sahwa,  

Al-Suyuti, Jalaluddin. (2000). Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an. 

Beirut: Dar al-Fikr,  

Abu Abdillah. (2015). Tafsir Tematik: Pendekatan Maudhu’i 

dalam Studi Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Islam,  

Al-Husaini, Syarifuddin. (2012). Pendekatan Tematik dalam 

Studi Tafsir Al-Qur’an. Bandung: Pustaka Al-Hikmah,  

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. (w. 256 

H). 

Abu Dawud, Sulaiman bin al-Ash‘ats. Sunan Abī Dāwūd. (w. 

275 H). 

Al-Tirmidzi, Muhammad bin ‘Isa.Sunan al-Tirmidzī. (w.279 H). 



42 
 

Al-Ghazali, Abu Hamid. (±1100 M). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn.  

Al-Farabi, Abu Nasr. Ārā’ Ahl al-Madīnah al-Fāḍilah. (±950 M). 

Ibn Sina. al-Shifā’. (1027 M). 

Abdullah, M. Amin. (1996). Studi Agama: Normativitas atau 

Historisitas.  

Azra, Azyumardi. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan 

Modernisasi.  

Ahmad., (2009). Filsafat Umum: Akal dan Hati Sejak Thales 

Hingga Capra, Bandung: Remaja Rosda karya,  

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1978). Islam and 

Secularism.  

Al-Faruqi, Ismail Raji. Islamization of Knowledge. (1982). 

Departemen Agama RI. (2002). “Al-Qur’an al-Karim dan 

Terjemahnya”, Semarang: PT. Karya Toha Putra. 

Departemen Agama RI. (2011). “Al-Qur’an dan Tafsirnya (Edisi 

yang disempurnakan) Jilid 9”, Jakarta: PT. Adhi 

Aksara Abadi Indonesia. 

Esposito, John L. (2009). The Oxford Encyclopedia of the 

Islamic World. Oxford: Oxford University Press,  

Fakhry, Majid. (2004). A History of Islamic Philosophy. New 

York: Columbia University Press,  

Hartaty, Nety., (2004). Psikologi dalam Tinjauan Tasawuf, 

Jakarta: UIN Jakarta Press,  

Himawijaya, (2004). Mengenal al-Ghazālī for Teens, Bandung: 

Dar Mizan,  

Ibnu Katsir. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Tahun: w. 774 H /1373 

M. Penerbit: Dār al-Fikr, Beirut. (Versi Indonesia: 

Pustaka Imam Asy-Syafi‘i, Bogor). 

Ibn Taymiyyah, Ahmad bin ‘Abd al-Halim. (±1315 M). Dar’ 

Ta‘āruḍ al-‘Aql wa al-Naql 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (±1340 M). Miftāḥ Dār al-Sa‘ādah.  



43 
 

Kartanegara, Mulyadhi., (2006). Gerbang Kearifan: Sebuah 

Pengantar Filsafat Islam, Jakarta: Lentera Hati,  

Katsir al Quraisy al-Dimasyqi, Abi al-Fida’ Ismail. (1986). 

Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1. Makkah al-Mukarramah: 

al-Maktabah al-Tijariyah. 

Mustofa, Agus., (2005). Menyelam ke Samudera Jiwa dan Ruh, 

Surabaya: Padma Press  

Muslim bin al-Hajjaj. (w. 261 H). Ṣaḥīḥ Muslim.  

Nasution, Harun. (1986). Akal dan Wahyu dalam Islam.  

Soroush, Abdul Karim. (2000). Reason, Freedom, and 

Democracy in Islam.  

Tebba, Sudirman., (2008). Ruh Misteri Maha dahsyat, Jakarta: 

Pustaka irVan,  

Wan Daud, Wan Mohd Nor. (2003). Filsafat dan Praktik 

Pendidikan Islam.  

Ya’qub, Hamzah., (1992). Filsafat Agama; Titik Temu Akal 

dengan Wahyu, Jakarta: Pedoman Ilmu Jaya,  
 


